
Chronique

    Sociale
Éditions

Chronique Sociale - 1, rue Vaubecour - 69002 Lyon - tel. : 04 78 37 22 12 - fax : 04 78 42 03 18
courriel : secretariat@chroniquesociale.com

www.chroniquesociale.com
 Chronique sociale éditions -  @cseditions

L’auteur

Christophe Point est professeur certifié de philosophie. Après avoir enseigné en lycée quelques 
années, l’envie d’aller plus loin le pousse à voyager vers d’autres horizons théoriques et géogra-
phiques. Il est doctorant en philosophie de l’éducation et enseignant vacataire à l’université de 
Lyon et de Grenoble. Ses travaux étudient les relations qu’entretiennent la philosophie politique 
et la pédagogie de John Dewey pour chercher de quoi construire, pour notre époque, une nou-
velle pédagogie plus politique, plus humaine et plus joyeuse.

La pédagogie est un carrefour, celui-là même où se croisent 
les sciences de l’éducation et où l’activité de recherche peut 
être conséquente par l’apport théorique et pratique de 
nombreuses sciences. Mais, plus encore qu’un carrefour, la 
pédagogie peut être un laboratoire indispensable 
à toute réflexion philosophique. Elle est le lieu où 
le philosophe peut véritablement travailler. C’est là où une 
théorie philosophique pourra construire sa véritable gran-
deur. La philosophie de l’éducation trouve ainsi dans la péda-
gogie un travail d’application, d’attention et de construction 
de la validité de ses arguments à l’aune du réel. La pédago-
gie offre un univers à la réflexion philosophique qui descend 
alors de son ciel étoilé pour éclairer enfin un monde réel.

Mais si l’on souhaite lire ce livre de façon plus légère, peut-
être peut-on se contenter de penser que l’on a en face de 
soi le récit d’un professeur de philosophie qui, après 
trois ans d’expérience et de pratique en lycée, se demande 
ce qu’il a finalement appris de ses élèves.
Les acquis de cette expérience sont présentés en quatre cha-
pitres comme autant de leçons apprises. Le premier met l’ac-
cent sur la nécessité d’expérimenter pour commen-
cer l’étude de la philosophie par sa dimension pratique. Le 
deuxième chapitre présente la leçon suivante : toujours 
chercher à enseigner pour apprendre. Le troi-
sième chapitre aborde une leçon capitale : il faut éduquer 
pour donner de la valeur aux choses. Enfin le der-
nier chapitre propose de nous interroger sur les raisons 
de notre volonté d’éduquer.

156 p. - 14,90 €
978-2-36717-583-6

Ouvrage bientôt disponible
en librairie

À défaut, sur notre site Internet
ou par correspondance



Pratiquer la philosophie

Préface de Philippe Meirieu........................................................................7

Introduction : Chercher à ouvrir des possibles...................................... 11

Chapitre 1 : Enseigner : (Se) mettre en scène ?......................................13

Chapitre 2 : Expérimenter pour commencer par la pratique..............25
Les TP d’explication de texte...............................................................27
Le TP de dissertation............................................................................38
Conclusion du chapitre : vers une pédagogie du corps ?......................49

Chapitre 3 : Enseigner pour apprendre..................................................53
Ce qu’est l’enquête de Dewey..............................................................55
Les exigences pédagogiques de l’enquête............................................62
Les conséquences éthiques de cette pédagogie....................................69
Conclusion du chapitre : un idéal pour pratiquer.................................77

Chapitre 4 : Éduquer pour donner de la valeur....................................81
La théorie de la valuation de John Dewey............................................84
La continuité des moyens et des fins....................................................89
Une pédagogie de l’expérience.............................................................94
Conclusion du chapitre : esquisse d’une éthique enseignante..............99

Chapitre 5 : �Proposer pour faire de la pédagogie  
une arme politique............................................................105

Croire en la démocratie : un problème éthique...................................108
Faire croire en la démocratie : une pratique pédagogique.................. 116
Conclusion du chapitre : rendre ingouvernable ses élèves.................124

Conclusion...............................................................................................127

Schémas...................................................................................................135

Bibliographie...........................................................................................147



PREFACE	
  
 
 
Il y a bien des raisons de se réjouir de la publication de cet ouvrage. Dʼabord 

parce que son auteur est un authentique pédagogue, un « insurgé » comme dit 
Daniel Hameline. Insurgé contre les limites dʼune formation des enseignants encore 
toute empreinte dʼune vision magique de la transmission, insurgé contre la bêtise des 
routines et la vacuité des « bonnes vieilles méthodes », insurgé contre tout ce temps 
perdu à lʼécole en des exercices formels sans apprentissages réels, insurgé contre 
ces savoirs fossiles échangés dans une « pédagogie bancaire » pilotée par les 
seules épreuves dʼexamen, insurgé contre toutes ces occasions ratées de permettre 
aux élèves dʼaccéder véritablement à la pensée… Ensuite, parce quʼil est, 
simultanément, un authentique philosophe, porté par une culture sédimentée depuis 
des siècles, mais aussi porteur dʼune démarche plus que jamais dʼactualité : 
lʼexigence intellectuelle. Exigence dans son effort pour prendre au sérieux lʼapport de 
John Dewey, de ne pas se contenter dʼen brandir quelques formules, mais de 
rechercher comment incarner aujourdʼhui, concrètement, la perspective quʼil propose. 
Exigence de ne pas sʼen tenir aux lieux communs et de permettre à chacune et à 
chacun dʼaccéder à une pensée authentiquement critique. Exigence de précision, de 
justesse et de vérité dans lʼapproche des œuvres comme dans la formulation par 
chacun de sa propre pensée. Exigence dans lʼorganisation de sa classe, dont il veut 
faire un véritable « espace philosophique », comme dans son attention à lʼimplication 
de toutes et tous afin quʼils aient, selon la formule de Kant définissant Les Lumières, 
« le courage de se servir de leur entendement ». 

Et, parce quʼil est simultanément un authentique pédagogue et un authentique 
philosophe, Christophe Point nous offre un travail particulièrement précieux sur une 
question assez peu abordée malgré son importance : lʼenseignement de la 
philosophie au lycée. En effet, si de nombreuses recherches et publications 
concernent aujourdʼhui lʼapprentissage du philosopher en classe primaire, voire en 
formation dʼadultes, la classe de terminale reste, très largement, un « trou noir » en 
la matière. Cʼest quʼelle est, en quelque sorte, enkystée dans une vision quasiment 
sacramentelle : le cours est censé sʼy imposer naturellement à la raison de chaque 
élève ; lʼintelligibilité du discours, sa clarté et sa rigueur, sont censées suffire pour 
garantir son appropriation ; la maîtrise par le maître des contenus quʼil habite est 
censée être suffisamment contagieuse pour permettre leur appropriation par toute la 
classe… Il y a, bien évidemment, une part de vérité dans cette conception : la parole 
qui sait et se cherche à la fois, le propos qui travaille une question jusque dans ses 
moindres recoins et donne à entendre la force dʼune argumentation en construction, 
tout cela peut avoir, sur vous et moi, un effet considérablement mobilisateur et nous 
permettre de découvrir des horizons insoupçonnés. Mais, ce qui fonctionne parfois 
sur vous et moi – qui avons fait ou faisons lʼeffort de lire ce texte – ne fonctionne pas 
systématiquement dans une classe. Cela fonctionne pour nous parce que nous 
sommes déjà prêts : à la fois en projet, en recherche, en quête dʼun propos 
susceptible de nous éclairer, et avec des expériences et des connaissances 
préalables, des éléments déjà stabilisés avec lesquels nous pouvons faire entrer en 
interaction ce qui nous est apporté. Cela fonctionne parce que nous sommes 
capables, comme lʼa bien expliqué Vygotsky, de transformer une relation 
interpersonnelle – entre lʼapport de lʼautre et ce que nous savions déjà – en une 
relation intrapersonnelle, un conflit sociocognitif qui nous fait « travailler dans notre 
tête » et grâce auquel nous faisons vaciller nos représentations et nos certitudes 
anciennes pour construire des concepts plus pertinents et élaborer des modèles 
explicatifs plus complets. Et cʼest cela précisément que Christophe Point met en 
place dans sa classe. 



En une coïncidence qui, probablement, ne doit rien au hasard, il se trouve que 
Christophe Point publie son premier livre chez un éditeur – Chronique Sociale – chez 
lequel jʼai moi-même publié mes premiers livres il y a trente-cinq maintenant1. Et, 
étonnamment, je retrouve chez Christophe Point, comme en écho, des 
préoccupations qui étaient les miennes à lʼépoque. Certes, il faut se méfier des 
illusions rétrospectives et, a fortiori, sʼinterdire les récupérations intempestives. Le 
présent ouvrage est, dʼailleurs, si différent du mien par ses références, son style et, 
bien évidemment, par le contexte dans lequel il sʼinscrit, que tout rapprochement 
excessif serait anachronique. Je peux néanmoins me réjouir que, loin dʼêtre 
superposables, nos livres présentent quelques convergences que je veux voir 
comme les marques dʼune véritable solidarité pédagogique à travers les générations. 
Avec Christophe Point, nous cherchons, en effet, à construire des dispositifs 
capables de « mettre en scène » le savoir dans en un mouvement de transmission, 
de construction et dʼappropriation simultanées. Ensemble, nous sommes attentifs à 
la structuration minutieuse de ces dispositifs, loin de toute une mythologie de la non-
directivité et de la confusion si néfaste entre spontanéité et créativité. Ensemble, 
nous voulons que, dans ces dispositifs, la distribution des rôles et la rotation des 
tâches garantissent lʼimplication de chacune et chacun et évite, par-dessus tout, la 
catastrophique – mais si habituelle à lʼécole – division du travail en concepteurs, 
exécutants, chômeurs et gêneurs. Ensemble, nous sommes attachés à lʼexistence de 
traces permettant de stabiliser les avancées et de constituer des points dʼappui pour 
aller plus loin. 

Mais je nʼavais pas su pour ma part, à lʼépoque, articuler tout cela à la 
philosophie de Dewey, qui mʼapparaît, de plus en plus, comme essentielle. Je nʼavais 
pas vu à quel point la « pédagogie pragmatiste », telle que la propose Christophe 
Point, permet de repenser complètement les rapports de lʼenseignement et de 
lʼapprentissage. Et je nʼen avais pas tiré les conséquences « politiques » – au plus 
beau sens du terme – sur la question si essentielle de la construction de la 
démocratie. Voilà qui est fait. Et bien au-delà ! 

Jʼai beaucoup dʼadmiration et – avouons-le… mon âge me le permet ! – de 
tendresse pour lʼengagement et le travail de Christophe Point. Je souhaite de tout 
cœur que son livre soit lu et travaillé, que beaucoup de collègues et même que 
lʼInstitution, sʼen saisissent. Quʼils le prolongent aussi. On ne pourrait rêver plus bel 
hommage… Un hommage éminemment mérité. 

Philippe Meirieu 
 

                                            
1 Itinéraires des pédagogies de groupe – Apprendre en groupe ? 1 et Outils 

pour apprendre en groupe – Apprendre en groupe ? 2. 


